INTERVISTA AL PAPA SULLANNO SANTO

Giubileo, ecumenismo, Concilio: intervista di Avvenire a
Papa Francesco alla vigilia della chiusura della Porta San-
ta: “La Chiesa non & una squadra di calcio che cerca tifosi”

«Il Giubileo? Non ho fatto un piano. Le cose sono venute.
Semplicemente mi sono lasciato portare dallo Spirito. La
Chiesa € il Vangelo, non & un cammino di idee. Questo An-
no sulla misericordia & un processo maturato nel tempo,
dal Concilio... Anche in campo ecumenico il cammino viene
da lontano, con i passi dei miei predecessori. Questo é il
cammino della Chiesa. Non sono io. Non ho dato nessuna
accelerazione. Nella misura in cui andiamo avanti, il cammi-
no sembra andare piu veloce, & il motus in fine velocior ».
Casa Santa Marta, € mezzogiorno. La conversazione con
papa Francesco entra diretta nelle dinamiche di un periodo
ecclesiale intenso, e non poteva che soffermarsi in partico-
lare sugli incontri e sui passi ecumenici compiuti che hanno
costellato anche i viaggi apostolici in questo Anno della
misericordia che sta per concludersi e sulla ricerca priorita-
ria dell’unita dei cristiani, in questo tempo storico lacerato
dai conflitti.

Dopo il viaggio in Svezia gli dissi al telefono che, durante il
volo di ritorno a Roma, dialogando con i giornalisti su
quell'importante incontro riconciliato con i luterani, era
rimasta inevasa una sua chiosa, e che da tempo pensavo di
rivolgergli alcuni interrogativi proprio sull’ecumenismo. Mi
prese in contropiede dicendomi che avrebbe potuto rispon-
dere subito. «Ma adesso?...», gli chiesi, e mi accordo un
bonario rinvio.

All'appuntamento almeno arrivo in anticipo. Entro con mio
figlio, mentre fuori piove. Ma e gia ad attenderci sulla por-
ta. Come gia in altre circostanze e sulla soglia che lo ritrovo,
come il padre di sempre, come la prima volta che lo incon-
trai, non pochi anni fa. La pazienza nell’aspettare sembra
sia la sua fibra, una ragione d’essere, il suo mestiere. Pren-
de gli occhiali e sfoglia senza fretta la sfilza di domande. A
margine ha appuntato qualche nota. Mentre si alza a di-
sporre i fiori bagnati di pioggia penso agli sgoccioli dell’An-
no Santo, alla Porta della misericordia che sta per chiudersi,
e rileggo un’osservazione di cinquant’anni fa del patriarca
ortodosso Atenagora nel dialogo con Olivier Clément, che
mi sorprende: «Dovremmo scrutare piu profondamente il
destino di Pietro nel Vangelo. Pietro — ha scritto san Grego-
rio Palamas — ¢ il prototipo stesso dell’'uomo nuovo, ovvero
il peccatore perdonato. Egli puo essere qui solo per ricorda-
re alla Chiesa che essa vive del perdono di Dio e non ha
altra forza che la Croce. Se nella Chiesa c’é un vescovo che
e “I'analogo” di Pietro allora siamo ben lontani dal potere e
dalla gloria mondana. E se Pietro dimenticasse che la sua
testimonianza fondamentale & quella del peccatore perdo-
nato allora, a immagine di Paolo ad Antiochia, profeti ver-
ranno a opporsi a lui “a viso aperto” ( Gal 2,11)». Guardo il
Papa in silenzio, poi gli chiedo:

Padre, che cos’ha significato per lei quest’Anno di Miseri-
cordia?

Chi scopre di essere molto amato comincia a uscire dalla
solitudine cattiva, dalla separazione che porta a odiare gli
altri e se stessi. Spero che tante persone abbiano scoperto
di essere molto amate da Gesu e si siano lasciate abbraccia-
re da Lui. La misericordia & il nome di Dio ed & anche la sua
debolezza, il suo punto debole. La sua misericordia lo porta
sempre al perdono, a dimenticarsi dei nostri peccati. A me
piace pensare che I’'Onnipotente ha una cattiva memoria.
Una volta che ti perdona, si dimentica. Perché é felice di
perdonare. Per me questo basta. Come per la donna adul-
tera del Vangelo «che ha molto amato». «Perché Lui ha
molto amato». Tutto il cristianesimo & qui.

Ma é stato un Giubileo 'sui generis', con tanti gesti emble-
matici...

Gesu non domanda grandi gesti, ma solo I"'abbandono e Ia
riconoscenza. Santa Teresa di Lisieux, che e dottore della
Chiesa, nella sua «piccola via» verso Dio indica I'abbandono
del bambino, che si addormenta senza riserve tra le braccia
di suo padre e ricorda che la carita non puo rimanere chiu-
sa nel fondo. Amore di Dio e amore del prossimo sono due
amori inseparabili.

Sono stati realizzati gli intenti per cui lei lo aveva indetto?

Ma io non ho fatto un piano. Ho fatto semplicemente quel-
lo che mi ispirava lo Spirito Santo. Le cose sono venute. Mi
sono lasciato portare dallo Spirito. Si trattava solo di essere
docili allo Spirito Santo, di lasciar fare a Lui. La Chiesa € il
Vangelo, & I'opera di Gesu Cristo. Non & un cammino di
idee, uno strumento per affermarle. E nella Chiesa le cose
entrano nel tempo quando il tempo & maturo, quando si
offre.

Anche un Anno Santo straordinario...

E stato un processo che & maturato nel tempo, per opera
dello Spirito Santo. Prima di me c’é stato san Giovanni XXIlI
che con la Gaudet mater Ecclesia nella «medicina della mi-
sericordia» ha indicato il sentiero da seguire all’apertura
del Concilio, poi il beato Paolo VI, che nella storia del Sama-
ritano ha visto il suo paradigma. Poi c’e stato I'insegnamen-
to di san Giovanni Paolo Il, con la sua seconda enciclica Di-
ves in misericordia, e l'istituzione della festa della Divina
Misericordia. Benedetto XVI ha detto che «il nome di Dio &
misericordia». Sono tutti pilastri. Cosi lo Spirito porta avanti
i processi nella Chiesa, fino al compimento.

Quindi il Giubileo é stato anche il Giubileo del Concilio, hic
et nunc, dove il tempo della sua ricezione e il tempo del
perdono coincidono...

Fare I'esperienza vissuta del perdono che abbraccia I'intera
famiglia umana e la grazia che il ministero apostolico an-
nuncia. La Chiesa esiste solo come strumento per comuni-
care agli uomini il disegno misericordioso di Dio.



Al Concilio la Chiesa ha sentito la responsabilita di essere
nel mondo come segno vivo dell’amore del Padre. Con la
Lumen gentium é risalita alle sorgenti della sua natura, al
Vangelo. Questo sposta I'asse della concezione cristiana da
un certo legalismo, che puo essere ideologico, alla Persona
di Dio che si & fatto misericordia nell’incarnazione del Figlio.
Alcuni — pensa a certe repliche ad Amoris laetitia — conti-
nuano a hon comprendere, o bianco o nero, anche se é nel
flusso della vita che si deve discernere. Il Concilio ci ha
detto questo, gli storici pero dicono che un Concilio, per
essere assorbito bene dal corpo della Chiesa, ha bisogno di
un secolo... Siamo a meta.

In questo tempo sono tuttavia significativi gli incontri e i
viaggi ecumenici intrapresi. A Lesbo con il patriarca Barto-
lomeo e Hieronymus, a Cuba con il patriarca di Mosca Ki-
rill, a Lund per la commemorazione congiunta della Rifor-
ma luterana. E stato ’Anno della Misericordia a favorire
tutte queste iniziative con le altre Chiese cristiane?

Non direi che questi incontri ecumenici sono il frutto
dell’Anno della Misericordia. No. Perché anche questi sono
tutti parte di un percorso che viene da lontano. Non € una
cosa nuova. Sono solo passi in piu, lungo un cammino ini-
ziato da tempo.

Da quando e stato promulgato il decreto conciliare Unitatis
redintegratio, piu di cinquant’anni fa, e si & riscoperta la
fratellanza cristiana basata sull’unico battesimo e sulla stes-
sa fede in Cristo, il cammino sulla strada della ricerca dell’u-
nita € andato avanti a piccoli e grandi passi e ha dato i suoi
frutti. Continuo a seguire questi passi.

Quelli compiuti dai suoi predecessori...

Tutti quelli che sono stati compiuti dai miei predecessori.
Come un passo in piu e stato quel colloquio di papa Luciani
con il metropolita russo Nikodim che gli mori tra le braccia
e, abbracciato al fratello vescovo di Roma, Nikodim gli disse
cose tanto belle sulla Chiesa. Ricordo i funerali di san Gio-
vanni Paolo I, c’erano tutti i capi delle Chiese d’Oriente:
questa e fratellanza. Gli incontri e anche i viaggi aiutano
questa fratellanza, a farla crescere.

Lei pero in meno di quattro anni ha incontrato tutti i pri-
mati e i responsabili delle Chiese cristiane. Questi incontri
attraversano il suo pontificato. Perché questa accelerazio-
ne?

E il cammino dal Concilio che va avanti, s’intensifica. Ma & il
cammino, non sono io. Questo cammino e il cammino della
Chiesa. lo ho incontrato i primati e i responsabili, & vero,
ma anche gli altri miei predecessori hanno fatto i loro in-
contri con questi o altri responsabili. Non ho dato nessuna
accelerazione. Nella misura in cui andiamo avanti il cammi-
no sembra andare pil veloce, € il motus in fine velocior, per
dirla secondo quel processo espresso nella fisica aristoteli-
ca.

Come vive personalmente questa sollecitudine negli in-
contri con i fratelli delle altre Chiese cristiane?

La vivo con molta fratellanza. La fratellanza si sente. C'eé

Gesu in mezzo. Per me sono tutti fratelli. Ci benediciamo
I'un I'altro, un fratello benedice I'altro. Quando con il pa-
triarca Bartolomeo e Hieronymus siamo andati a Lesbo in
Grecia per incontrare i rifugiati ci siamo sentiti una cosa
sola. Eravamo uno. Uno. Quando sono andato dal patriarca
Bartolomeo al Fanar di Istanbul per la festa di sant’Andrea
per me é stata una grande gioia. In Georgia ho incontrato il
patriarca llia che non era andato a Creta per il Concilio or-
todosso. La sintonia spirituale che ho avuto con lui & stata
profonda. lo mi sono sentito davanti a un santo, un uomo
di Dio mi ha preso la mano, mi ha detto cose belle, piu con i
gesti che con le parole. | patriarchi sono monaci. Tu vedi
dietro una conversazione che sono uomini di preghiera.
Kirill @€ un uomo di preghiera. Anche il patriarca copto
Twadros, che ho incontrato, entrando in cappella si toglieva
le scarpe e andava a pregare. Il patriarca Daniele di Roma-
nia un anno fa mi ha regalato un volume in spagnolo su san
Silvestro del Monte Athos, la vita di questo grande santo
monaco la leggevo gia a Buenos Aires: «Pregare per gli uo-
mini e versare il prosioni sangue». | santi ci uniscono dentro
la Chiesa, attualizzando il suo mistero. Con i fratelli orto-
dossi siamo in cammino, sono fratelli, ci amiamo, ci preoc-
cupiamo insieme, vengono a studiare da noi e con noi. An-
che Bartolomeo ha studiato qui.

Con il patriarca ecumenico Bartolomeo, successore dell’a-
postolo Andrea, molti passi avete gia compiuto insieme, in
piena sintonia nei reciproci pronunciamenti. Vi sostiene in
questo I'amore che trasformo la vita degli Apostoli: Pietro
e Andrea erano fratelli...

A Lesbo, mentre insieme salutavamo tutti, c’era un bambi-
no verso il quale mi ero chinato. Ma al bambino non inte-
ressavo, guardava dietro di me. Mi volto e vedo perché:
Bartolomeo aveva le tasche piene di caramelle e le stava
dando a dei bambini. Questo & Bartolomeo, un uomo capa-
ce di portare avanti tra tante difficolta il Grande Concilio
ortodosso, di parlare di teologia ad alto livello, e di stare
semplicemente con i bambini. Quando veniva a Roma occu-
pava a Santa Marta la stanza in cui io sto ora. L'unico rim-
provero che mi ha fatto e che ha dovuto cambiarla.

Lei continua a incontrare con frequenza i capi delle altre
Chiese. Ma il vescovo di Roma non deve occuparsi a tem-
po pieno della Chiesa cattolica?

Gesu stesso prega il Padre per chiedere che i suoi siano una
cosa sola, perché cosi il mondo creda. E la sua preghiera al
Padre. Da sempre, il vescovo di Roma é chiamato a custodi-
re, a ricercare e servire questa unita. Sappiamo anche che
le ferite delle nostre divisioni, che lacerano il corpo di Cri-
sto, non possiamo guarirle da noi stessi .

Quindi non si possono imporre progetti o sistemi per torna-
re uniti. Per chiedere I'unita tra noi cristiani possiamo solo
guardare Gesu e chiedere che operi tra noi lo Spirito Santo.
Che sia lui a fare I'unita. Nell'incontro di Lund con i luterani
ho ripetuto le parole di Gesl, quando dice ai suoi discepoli:
«Senza di me non potete fare nulla».



Che significato ha avuto commemorare con i luterani in
Svezia i cinquecento anni della Riforma? E stata una sua
“fuga in avanti”?

L’'incontro con la Chiesa luterana a Lund e stato un passo in
pil nel cammino ecumenico che € iniziato cinquant’anni fa
e in un dialogo teologico luterano-cattolico che ha dato i
suoi frutti con la Dichiarazione comune, firmata nel 1999,
sulla dottrina della Giustificazione, cioé su come Cristo ci
rende giusti salvandoci con la sua Grazia necessaria, cioé il
punto da cui erano partite le riflesprio di Lutero. Quindi,
ritornare all’essenziale della fede per riscoprire la natura di
cio che unisce. Prima di me Benedetto XVI era andato a
Erfurt, e su questo aveva parlato accuratamente, con molta
chiarezza. Aveva ripetuto che la domanda su «come posso
avere un Dio misericordioso » era penetrata nel cuore di
Lutero, e stava dietro ogni sua ricerca teologica e interiore.
C’é stata una purificazione della memoria. Lutero voleva
fare una riforma che doveva essere come una medicina. Poi
le cose si sono cristallizzate, si sono mescolati gli interessi
politici del tempo, e si & finiti nel cuius regio eius religio, per
cui si doveva seguire la confessione religiosa di chi aveva il
potere.

Ma c’e chi pensa che in questi incontri ecumenici lei voglia
“svendere” la dottrina cattolica. Qualcuno ha detto che si
vuole “protestantizzare” la Chiesa...

Non mi toglie il sonno. lo proseguo sulla strada di chi mi ha
preceduto, seguo il Concilio. Quanto alle opinioni, bisogna
sempre distinguere lo spirito col quale vengono dette.
Quando non c’é un cattivo spirito, aiutano anche a cammi-
nare. Altre volte si vede subito che le critiche prendono qua
e la per giustificare una posizione gia assunta, non sono
oneste, sono fatte con spirito cattivo per fomentare divisio-
ne. Si vede subito che certi rigorismi nascono da una man-
canza, dal voler nascondere dentro un’armatura la propria
triste insoddisfazione. Se guardi il film Il pranzo di Babette
c’é questo comportamento rigido.

Anche con i luterani c’é stato un forte appello a lavorare
insieme per chi si trova in stato di necessita. Bisogna allo-
ra mettere da parte le questioni teologiche e sacramentali
e puntare solo al comune impegno sociale e culturale?

Non si tratta di mettere da parte qualcosa. Servire i poveri
vuol dire servire Cristo, perché i poveri sono la carne di Cri-
sto. E se serviamo i poveri insieme, vuol dire che noi cristia-
ni ci ritroviamo uniti nel toccare le piaghe di Cristo.

Penso al lavoro che dopo I'incontro di Lund possono fare
insieme la Caritas e le organizzazioni caritative luterane.
Non é un’istituzione, € un cammino. Certi modi di contrap-
porre le “cose della dottrina” alle “cose della carita pastora-
le” invece non sono secondo il Vangelo e creano confusio-
ne.

La commemorazione congiunta di Lund ha segnato un mo-
mento di accettazione mutua e un livello di comprensione
reciproca profonda. Ma da qui come si possono risolvere
le questioni ecclesiologiche ancora aperte e quindi quelle
in merito al ministero e ai sacramenti, in particolare I’'Eu-

caristia, che ci separano dalla Chiesa luterana? Come é
possibile superare queste questioni per poter andare ver-
so un’unita che sia visibile al mondo?

La Dichiarazione congiunta sulla giustificazione & la base
per poter continuare il lavoro teologico. Lo studio teologico
deve andare avanti. C’¢ il lavoro che sta facendo il Pontifi-
cio Consiglio per I'unita dei cristiani. Il cammino teologico &
importante, ma sempre insieme al cammino di preghiera,
compiendo insieme opere di carita. Opere che sono visibili.

Anche al patriarca di Mosca, Kirill, lei ha detto che «l’'unita
si fa camminando », «l’unita non verra come un miracolo
alla fine, camminare insieme & gia fare I'unita». Lei lo ripe-
te spesso. Ma cosa significa?

L’'unita non si fa perché ci mettiamo d’accordo tra noi, ma
perché camminiamo seguendo Gesu. E camminando, per
opera di Colui che seguiamo, possiamo scoprirci uniti. E il
camminare dietro Gesu che unisce. Convertirsi significa
lasciare che il Signore viva e operi in noi. Cosi scopriamo di
trovarci uniti anche nella nostra comune missione di annun-
ciare il Vangelo. Camminando e lavorando insieme, ci ren-
diamo conto che siamo gia uniti nel nome del Signore e che
quindi I'unita non la creiamo noi. Ci accorgiamo che ¢ lo
Spirito che spinge e ci porta avanti. Se tu sei docile allo Spi-
rito, sara Lui a dirti il passo che puoi fare, il resto lo fa Lui.
Non si puo andare dietro a Cristo se non ti porta, se non ti
spinge lo Spirito con la sua forza. Per questo € lo Spirito
I'artefice dell’unita tra i cristiani. Ecco perché dico che I'uni-
ta si fa in cammino, perché I'unita € una grazia che si deve
chiedere, e anche perché ripeto che ogni proselitismo tra
cristiani & peccaminoso. La Chiesa non cresce mai per pro-
selitismo ma «per attrazione», come ha scritto Benedetto
XVI. Il proselitismo tra cristiani quindi & in se stesso un pec-
cato grave.

Perché?

Perché contraddice
la dinamica stessa di
come si diventa e si
rimane cristiani. La
Chiesa non & una
squadra di calcio che
cerca tifosi.

Quali sono quindi le strade da intraprendere per I'unita?

Fare processi invece di occupare spazi € la chiave anche del
cammino ecumenico. In questo momento storico 'unita si
fa su tre strade: camminare insieme con le opere di carita,
pregare insieme, e poi riconoscere la confessione comune
cosi come si esprime nel comune martirio ricevuto nel no-
me di Cristo, nell’ecumenismo del sangue. Li si vede che il
Nemico stesso riconosce la nostra unita, I'unita dei battez-
zati. Il Nemico, in questo, non sbaglia. E queste sono tutte
espressioni di unita visibile. Pregare insieme e visibile. Com-
piere opere di carita insieme é visibile. Il martirio condiviso
nel nome di Cristo & visibile.



Tuttavia tra i cattolici non sembra ancora cosi viva una
sensibilita per la ricerca dell’unita tra i cristiani e una per-
cezione del dolore della divisione...

Anche l'incontro di Lund, come tutti gli altri passi ecumeni-
ci, e stato un passo avanti per far comprendere lo scandalo
della divisione, che ferisce il corpo di Cristo e che anche di
fronte al mondo non possiamo permetterci. Come possia-
mo dare testimonianza della verita dell’amore se litighia-
mo, se ci separiamo tra noi? Quando ero bambino con i
protestanti non si parlava. C'era un sacerdote a Buenos
Aires che quando venivano a predicare gli evangelici con le
tende mandava il gruppo giovanile a bruciarle. Ora i tempi
sono cambiati. Lo scandalo va superato semplicemente
facendo le cose insieme con gesti di unita e di fratellanza.

Quando a Cuba lei ha incontrato il patriarca Kirill, le sue
prime parole sono state: «Abbiamo lo stesso battesimo.
Siamo vescovi».

Quando ero vescovo di Buenos Aires mi davano gioia tutti i
tentativi messi in atto da tanti sacerdoti per facilitare 'am-
ministrazione dei battesimi. Il battesimo e il gesto con cui il
Signore ci sceglie, e se riconosciamo che siamo uniti nel
battesimo vuol dire che siamo uniti in quello che & fonda-
mentale. E quella la sorgente comune che unisce tutti noi
cristiani e nutre ogni possibile nostro nuovo passo per ritor-
nare alla piena comunione tra noi. Per riscoprire la nostra
unita non dobbiamo “andare oltre” il battesimo. Avere lo
stesso battesimo vuol dire confessare insieme che il Verbo
si e fatto carne: questo ci salva. Tutte le ideologie e le teo-
rie nascono da chi non si ferma a questo, non rimane alla
fede che riconosce Cristo venuto nella carne, e vuole
“andare oltre”. Da li nascono tutte le posizioni che tolgono
alla Chiesa la carne di Cristo, che “scarnificano” la Chiesa.
Se guardiamo insieme al nostro comune battesimo venia-
mo anche liberati dalla tentazione del pelagianesimo, che
vuole convincerci che ci salviamo per forza nostra, con i
nostri attivismi. E rimanere al battesimo ci salva anche dalla
gnosi. Quest’ultima snatura il cristianesimo riducendolo a
un percorso di conoscenza, che puo fare a meno dell’incon-
tro reale con Cristo.

Il patriarca Bartolomeo in un’intervista ad Avvenire disse
che la radice della divisione e stata la penetrazione di un
«pensiero mondano» nella Chiesa. Anche per lei & questa
la causa della divisione?

Continuo a pensare che il cancro nella Chiesa ¢ il darsi glo-
ria I'un 'altro. Se uno non sa chi € Gesu, o non lo ha mai
incontrato, lo pud sempre incontrare; ma se uno sta nella
Chiesa, e si muove in essa perché proprio nell’ambito della
Chiesa coltiva e alimenta la sua fame di dominio e afferma-
zione di sé, ha una malattia spirituale, crede che la Chiesa
sia una realta umana autosufficiente, dove tutto si muove
secondo logiche di ambizione e potere. Nella reazione di
Lutero c’era anche questo: il rifiuto di un’immagine di Chie-
sa come un’organizzazione che poteva andare avanti facen-
do a meno della Grazia del Signore, o considerandola come
un possesso scontato, garantito a priori. E questa tentazio-
ne di costruire una Chiesa autoreferenziale, che porta alla

contrapposizione e quindi alla divisione, ritorna sempre.

Riguardo agli ortodossi, si cita spesso la cosiddetta
“formula Ratzinger”, enunciata dal teologo poi divenuto
Papa: quella secondo cui «per cio che riguarda il primato
del Papa, Roma deve esigere dalle Chiese ortodosse nien-
te piu di cio che nel primo millennio venne stabilito e vis-
suto». Ma la prospettiva della Chiesa dell’inizio e dei primi
secoli cosa puo suggerire di essenziale, anche nel tempo
presente?

Dobbiamo guardare al primo millennio, puo sempre ispirar-
ci. Non si tratta di tornare indietro in maniera meccanica,
non & semplicemente fare “retromarcia”: li ci sono tesori
validi anche oggi. Prima parlavo della autoreferenzialita,
I'abitudine peccatrice della Chiesa di guardare troppo se
stessa, come se credesse di avere luce propria. Il patriarca
Bartolomeo ha detto la stessa cosa parlando di
«introversione » ecclesiale. | Padri della Chiesa dei primi
secoli avevano chiaro che la Chiesa vive istante per istante
della Grazia di Cristo. Per questo — I'ho gia detto altre volte
— dicevano che la Chiesa non ha luce propria, e la chiama-
vano mysterium lunae, il mistero della luna. Perché la Chie-
sa da luce, ma non brilla di luce propria. E quando la Chie-
sa, invece di guardare Cristo, guarda troppo se stessa ven-
gono anche le divisioni. E quello che & successo dopo il pri-
mo millennio. Guardare Cristo ci libera da questa abitudine,
e anche dalla tentazione del trionfalismo e del rigorismo. E
ci fa camminare insieme nella strada della docilita allo Spiri-
to Santo, che ci porta all’unita.

In diverse Chiese ortodosse ci sono resistenze al cammino
verso 'unita, come quelle di quanti il metropolita loannis
Zizioulas definisce «talebani ortodossi». Alcune resistenze
possono ancora esserci anche da parte cattolica. Cosa oc-
corre fare?

Lo Spirito Santo porta le cose a compimento, con i tempi
che Lui stabilisce. Per questo non possiamo essere impa-
zienti, sfiduciati, ansiosi. Il cammino richiede pazienza nel
custodire e migliorare quanto gia esiste, che € molto di piu
di cio che divide. E testimoniare il suo amore per tutti gli
uomini, perché il mondo creda.



